
Horaires et cours de la semaine 
21 février 2026 – 4 Adar 5786

TEROUMA Allumage dès 17h02
Entrée : 17H50   Sortie : 18h55

SYNAGOGUE 
DUMAS*

SYNAGOGUE 
BETH YAACOV

18h0018h00Maariv *(chir hachirim 17h45)Vendredi 20 février
9h00 

17h30
18h55

9h30 *

17h30
18h55

Cha’harit suivi d’un kiddouch offert
*Présence de Rav J. Toledano et Rav E. Ackermann
Min'ha, Séouda Chlichit et cours (Chkia: 18h09)
Maariv

Samedi 21 février

7h00
13h30
19h00
8h00

7h15 (lundi et 
jeudi)

8h00

Cha’harit
Min’ha du lundi au vendredi 
Maariv du dimanche au jeudi
Cha’harit dimanche et jours fériés  

Semaine

HORAIRES DES PRIERES

COURS DE LA SEMAINE
s

Dimanche, 9h00 à 10h00
Syn. Maison Juive Dumas
Commence ta semaine ParAcha
Etude hebdomadaire de la Paracha 
de la semaine.

Mardi à 20h00 
Syn. Hekhal Haness
ISRAËL: DES TEXTES 
BIBLIQUES AUX QUESTIONS 
CONTEMPORAINES.

Cours par Zoom
Rav Eric ACKERMANN
le lundi 23 février à 20h00 
Réunion 981.500.7804 Code 
CJ78QH

Dimanche 8 mars de 12 à 16h
Syn. Maison Juive Dumas
Fête de Pourim « La Jungle »
À 14h15 le Pourim Talent Show

Min’ha suivi du cours et de Maariv

Rav Pinchas GOLDSCHMIDT
17h30 : Syn. Maison Juive Dumas
« ”NOUS AVONS UNE SŒUR AU 
PALAIS“: LA PLACE DU JUIF DANS 
LES POSTES-CLEFS EN POLITIQUE » 

Rav Eric ACKERMANN
17H30 : SYN. BETH YAACOV
« POURQUOI D.IEU MET EN GARDE 
LE ROI SALOMON QUI ÉRIGE 
ENFIN LE TEMPLE ? (HAFTARA) » 

En ligneCe Chabbat
Par Rav Mikhaël Benadmon

Cours hebdomadaires

Samedi soir : Min’ha / Séouda Chlichit 
Maison Juive Dumas

Samedi matin : Cha’harit
Hekhal Haness

Vendredi soir : Min’ha / Maariv 
Minian mea

PRESENCES DU GRAND RABBIN 

NOS MEMBRES

A M. et Mme Yonathan et Sharon Haccoun et à M. et Mme Robert et Alexandra Haccoun (grands-parents) 
pour la naissance de leur fils et petit-fils Alon né le 2 février 2026.

A la synagogue Maison Juive Dumas 
par la famille Assouline à la mémoire de M. Ouri Chelomo Assouline ben Nissim z’l
et par M. et Mme Slimy Choueka à la mémoire de Mme Eliane Habika Cohen bat Alice Biba z’l.

A la synagogue de Beth Yaacov 
par Mme Eliane Meyer à la mémoire de Mme Paulette Cymbalista z’l.

Mazal Tov

Kiddouch offert

Séouda Chlichit

A VENIR



Commentaire

La quête de sens
Les textes de Térouma et de Tétsavé enseignent les prescriptions liées à la construction du Michkane (du
Tabernacle) et au service des prêtres, ainsi qu’à la confection des ustensiles et instruments nécessaires au
service divin.
Au début de la Paracha de Térouma, il est fait appel à la générosité du peuple, afin que chacun puisse
contribuer à la construction du Sanctuaire.
Le texte précise que cet appel fut entendu et comblé par sa générosité, au point que les dons dépassèrent
les besoins.
Parmi les éléments du Tabernacle : Arche Sainte, Chandelier, Autels, Table des pains… deux accessoires
retiennent l’attention par la fonction autant que par la prescription formelle qui leur est attachée : il s’agit
des deux barres de l’Arche Sainte.
L’Arche sainte est flanquée de deux anneaux d’or de chaque côté, dans lesquels sont passées deux barres «
pour qu’elles servent à porter l’Arche ; les barres resteront dans les anneaux de l’Arche et n’en seront point
retirées » (Exode 25, 14). L’Arche symbolise la Torah.
Ces deux barres resteront à jamais à leur place, faute de quoi le port de l’Arche deviendrait impossible. La
Torah doit rester dynamique, vivante.
D’un autre côté, les commentateurs soulignent le fait extraordinaire concernant les porteurs de l’Arche
qui étaient eux-mêmes portés par elle !
Cela signifie que la Thora est porteuse de ceux qui la portent. Elle est ainsi le soutien le plus sûr de ceux qui
la soutiennent par leur action et par leur générosité.
Il en est de même pour le soutien apporté aux différents projets de notre belle communauté, ainsi que de
nos synagogues qui, tout en étant à la disposition et au service de tous, ne seraient rien sans la générosité
de chacun.
Tous ces éléments viennent constituer le futur Tabernacle. Mais pourquoi ériger un Tabernacle, un Temple,
ou une Synagogue ?
La réponse est au verset 8 du chapitre 28 de notre Paracha : « et ils Me feront un Sanctuaire, et Je
résiderai parmi eux ». Comme si D.ieu n'était pas « le Lieu » (haMakom) du monde ? Comme si l'Eternel
n'était pas partout et permanent ?
L'intention de la Torah est ici très claire. Si je fais l'effort, si je me mets à réfléchir, à limiter, à cerner ce
dont je suis capable et vers quoi je chemine, si je peux traduire mon idéal par des actes, alors la
construction du Tabernacle en indique le sens. Le Tabernacle doit être la représentation du Microcosme, de
l’homme, pour l’aider à comprendre, à grandir et à espérer. Chaque élément architectural, chaque objet
sacré, doit correspondre à une donnée du Macrocosme dans lequel l'homme évolue, et indiquer les critères
qui lui permettent de trouver un sens à sa vie dans ce monde terrestre.
La manière avec laquelle la Torah nous enseigne cette remarquable construction devrait induire une
réflexion sur le monde et la société dans lesquels l’homme essaie de trouver sa place.
Une construction ne peut être valable que si elle répond à cette question. Si la Synagogue est un « Petit
Tabernacle », c'est que l'on doit pouvoir y trouver des réponses.
Tant que nous ne réfléchirons pas sur le sens, tant que nous ne donnerons pas l'occasion et les moyens de
trouver les chemins qui mènent au sens à nos fidèles, nos synagogues resteront vides… Vides de sens.

REA


